
25BlickPunkt.e 6/2025 ■■ Die Deutschen und ihre Geschichte

Ernst-Wilhelm Gohl

Der blinde Fleck 
im Stuttgarter Schuldbekenntnis

Liebe Gemeinde, liebe Schwestern und Brüder!
„Mit großem Schmerz sagen wir: Durch uns ist unend-
liches Leid über viele Völker und Länder gebracht wor-
den. Was wir unseren Gemeinden oft bezeugt haben, 
das sprechen wir jetzt im Namen der ganzen Kirche aus: 
Wohl haben wir lange Jahre hindurch im Namen Jesu 
Christi gegen den Geist gekämpft, der im nationalsozia-
listischen Gewaltregiment seinen furchtbaren Ausdruck 
gefunden hat; aber wir klagen uns an, daß wir nicht 
mutiger bekannt, nicht treuer gebetet, nicht fröhlicher 
geglaubt und nicht brennender geliebt haben. Nun soll 
in unseren Kirchen ein neuer Anfang gemacht werden.“

Worte aus der Stuttgarter Erklärung. Ein halbes Jahr 
nach Kriegsende, im Oktober 1945, suchten die evange-
lischen Landeskirchen unter dem Dach der neu geschaf-
fenen EKD einen Neuanfang. Zur Wahrheit gehört, dass 
viele Strukturen innerhalb der evangelischen Kirche nur 
deshalb intakt geblieben sind, weil die Mehrheit der 
Kirchenleitungen den Deutschen Christen nahestan-
den oder zumindest die Arbeit der Bekennenden Kirche 
nicht offen unterstützten. Hinzu kam, dass schon wenige 
Wochen nach Kriegsende die Frage nach der Schuld im-
mer drängender wurde. Deutschland hatte diesen Krieg 
begonnen und trug die Schuld an unvorstellbareren 
Leid und über 50 Millionen Toten.

Am 18./19. Oktober 1945 tagte zum ersten Mal der Rat 
der EKD hier in Stuttgart. Bewusst suchte die Evangeli-
sche Kirche in Deutschland nach einem Neuanfang. Zur 
Ratstagung kamen Gäste aus der weltweiten Ökumene, 
was alles andere als selbstverständlich war, denn auch 
ihre Länder hatten unter diesem Krieg furchtbar gelitten. 
Der Impuls zu dieser Erklärung kam aus der Ökumene. 
Sie ist das Eingeständnis einer historischen Schuld und 
eines bespiellosen Versagens der Christen und der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland an diesem Verbrechen. 
Die Schuld bestand darin, „nicht mutiger bekannt, nicht 
treuer gebetet, nicht fröhlicher geglaubt und nicht bren-
nender geliebt haben“.

Am Tag vor der Ratstagung trafen die Ratsvertreter in 
Stuttgart zusammen. Zur Einstimmung wurde eine An-
dacht in der nahegelegenen Stuttgarter Markuskirche 
gefeiert. Die Predigt hielt Martin Niemöller. Er wählte 
dazu einen Abschnitt aus Jeremia 14 aus. Niemöller war 
einer der führenden Vertreter der Bekennenden Kirche 
und späterer Kirchenpräsident der Evangelischen Kirche 
in Hessen und Nassau. Deshalb hören wir als Predigttext 
auf diese Worte aus Jeremia 14,7-9:

„Ach, HERR, wenn unsre Sünden uns verklagen, so hilf 
doch um deines Namens willen! Denn unser Ungehor-
sam ist groß, womit wir wider dich gesündigt haben. Du 
bist der Trost Israels und sein Nothelfer. Warum stellst 
du dich, als wärst du ein Fremdling im Lande und ein 
Wanderer, der nur über Nacht bleibt? Warum bist du wie 
einer, der verzagt ist, und wie ein Held, der nicht helfen 
kann? Du bist ja doch unter uns, HERR, und wir heißen 
nach deinem Namen; verlass uns nicht!“

Liebe Geschwister, wer schon einmal einen schweren 
Fehler begangen hat, weiß: Es fällt gar nicht so leicht die-
sen schweren Fehler zu zugeben. Wieviel schwerer fällt 
es dann einem Menschen, der nicht „nur“ einen Fehler 
begangen, sondern große Schuld auf sich geladen hat, 
diese Schuld zu bekennen? Eine noch größere Überwin-
dung kostet es aber, Gott zu bekennen, an ihm – dem 
lebendigen Gott – schuldig geworden zu sein. Die Men-
schen dazu zu bewegen, ihre Schuld Gott gegenüber zu 
bekennen, darin bestand die Aufgabe des Propheten 
Jeremia.

Diese undankbare Aufgabe hat sich Jeremia alles ande-
re als ausgesucht. Gott hat ihm den Auftrag geben, die 
Menschen in Jerusalem gerade auf diese Dimension der 
Schuld hinzuweisen. Doch satt Einsicht erntete er nur 
Hohn und Spott. Später erlebt Jeremia scharfe Kritik, An-
feindungen und Gewalt.

Das 14. Kapitel des Jeremiabuchs berichtet von einer 
großen Dürre, die die Menschen heimsucht. Lange hat 
man den Zusammenhang zwischen Klimakrise und 
menschlichem Versagen nicht sehen können oder sehen 
wollen. Für Jeremia, den Propheten Gottes, besteht ein 
Zusammenhang zwischen der Dürre und dem Fehlver-
halten der Menschen. Ihr Ungehorsam gegenüber Gott 
ist der Grund dieser Umweltkatastrophe.

Evangelische Markuskirche in Stuttgart-Süd. Erbaut 1906-1908 von 
Heinrich Dolmetsch im Jugendstil; CC BY-SA 4.0



26 BlickPunkt.e 6/2025■■ Die Deutschen und ihre Geschichte

Der Abschnitt, den Martin Niemöller für seine Predigt 
auswählt, enthält ein kollektives Schuldeingeständnis. 
„Unser Ungehorsam ist groß, womit wir wider dich ge-
sündigt haben“. Warum hilfst Du uns nicht, Du Nothel-
fer? Warum tröstest Du uns nicht in unserer Sorge?

Diese Worte aus dem Jeremiabuch und der Umstand, 
dass Niemöller sie in einer historisch ganz besonderen 
Situation der Schuld Deutschlands und seiner Kirchen 
für den millionenhaften Tod von unschuldigen Men-
schen als Predigttext auswählt, machen deutlich: Schuld 
geschieht zwischen Menschen und Menschen – und 
Schuld geschieht zwischen Menschen und Gott.

Dafür stehen auch die zwei unterschiedlichen Bezeich-
nungen der „Stuttgarter Erklärung“ – so ist das Doku-
ment im Original überschrieben. Die einen nennen sie 
die „Stuttgarter Schulderklärung“ und beziehen sich auf 
die Schuld, die zwischen Menschen geschehen war. Die 
anderen und zu ihnen gehörte Niemöller, nennen sie 
das „Stuttgarter Schuldbekenntnis“ und betonen, dass 
es primär um die Schuld zwischen Mensch und Gott 
geht. Niemöller hatte schon beim vorbereitenden Tref-
fen in Treysa gesagt: „Die deutsche Kirche soll Buße tun 
und nicht weiter trotteln. Sie soll bekennen und mit ihr 
das deutsche Volk, dass es gesündigt hat vor Gott und 
in einem gottlosen Wesen befangen war.“ Dies betont 
er auch in seiner Predigt hier in der Markuskirche vor 80 
Jahren.

Der Zusammenhang beider Schulddimensionen spielt 
eine wichtige Rolle bei der Rezeption des Textes in den 
folgenden Jahrzehnten. Das hängt auch mit dem blin-
den Fleck des Dokuments zusammen.

Was fehlt, ist die ausdrückliche Erwähnung der Schuld 
gegenüber den Jüdinnen und Juden in Deutschland 
und an unzähligen Orten dieser Welt. Denn die evan-
gelische Kirche trägt eine Mitschuld an dem Grauen 
von Ausschwitz, an den sechs Millionen ermordeten Jü-
dinnen und Juden. Diese Mitschuld sprach der damals 
anwesende anglikanische Bischof George Bell nach der 
Verlesung der Erklärung auch an. Aber erst fünf Jahre 
später begann auf der EKD-Synode in Berlin-Weißensee 

die Aufarbeitung des christlichen 
Antisemitismus und des Holo-
caust.

Im Schuldbekenntnis vor Gott 
wird sichtbar: Es geht nicht allein 
um die Schuld vor anderen Men-

schen. Es geht um die Schuld vor Gott. Wer sich an Israel 
vergreift, der vergreift sich an Gott selbst.

Die Worte des Jeremia hallen nach. Sie durchschneiden 
das historische Dunkel. Sie werfen ein helles Licht auf 
die Gottesferne, die der Schuld vorausgeht und die die 
Schuld begleitet.

Zwischen 1933 und 1945 hätte es genügend Gelegen-
heiten gegeben, innezuhalten und danach zu fragen, 
ob das, was in Deutschland geschieht, Gottes Willen 
entspricht. Nur eine Minderheit sah einen Widerspruch 
zwischen der Ideologie der Nationalsozialisten und dem 
christlichen Glauben. Die Godesberger Thesen hatten 
1939 behauptet beides sei gut vereinbar – und nicht nur 
der Hannoveraner Landesbischof August Maharens hat-
te diese Thesen unterzeichnet. Jetzt wird eine Gottesfer-
ne beklagt, die man selbst verantworten muss. Jeremia 
beschreibt diese Entfremdung: Gott gleicht einem Wan-
derer, der nur eine Nacht bleibt, um dann weiterzuzie-
hen. Und die, die ihre Schuld bekennen, erleben diese 
Entfremdung, wenn sie fragen: „Gott, Du unser Held, wa-
rum handelst Du nicht wie ein Held?“

Doch diese Frage, aus der Not geboren, ist die richtige 
Fährte zum Ziel.

Gott reagiert auf alle menschliche Schuld mit größtem 
Mut. Er hat den Mut, als Zeichen seiner göttlichen Liebe, 
seinen Sohn Jesus Christus in diese schuldverhangene 
Welt zu geben.

Für den früheren U-Boot-Kommandanten Martin Nie-
möller, der in den 1930er Jahren ins KZ kam und zum 
erbitterten Gegner des NS-Regimes wurde, war es ein 
Zeichen von großem Mut und wahren Heldentum, die 
eigene Schuld zu bekennen.

Vielleicht ist das der stärkste Impuls für heutige Christen. 
Die eigene Schuld nicht nur der Welt zu erklären, son-
dern auch vor Gott zu bekennen. Oder rechtzeitig die 
Zeichen der Zeit zu erkennen und mutig für die Opfer 
von Verbrechen gegen die Menschlichkeit einzutreten. 
Erkenne ich die Zeichen der Zeit, wenn gegen Menschen 
gehetzt und gegen ganze Menschengruppen und Min-
derheiten Vorurteile geschürt werden? Die Stuttgarter 
Erklärung mahnt mich: Widerspreche ich deutlich genug 
dem Antisemitismus, der sich nach 7. Oktober 2023 und 
dem Gaza-Krieg in erschreckender Weise Bahn gebro-
chen hat – nicht nur in Berlin, sondern auch bei uns in 
Stuttgart?

Seit Jeremias Zeiten machen Menschen dramatische 
Fehler, laden Schuld auf sich, sündigen gegenüber Gott 
und den Menschen. Und doch hat die Sünde nicht das 
letzte Wort. Das letzte Wort hat der gütige Gott. Darauf 
vertraut das Sündenbekenntnis. Und nur so ist ein Neu-
anfang möglich.
Amen.

Predigt von Landesbischof Gohl über Jer 14,7-9 anlässlich 
80 Jahre Stuttgarter Erklärung am Sonntag, 19. Oktober 

2025 in der Ev. Markuskirche in Stuttgart

Andachten, Bildmeditatio-
nen, Gottesdienstentwürfe im 
Umfeld der Stuttgarter Schuld-
erklärung.

Veröffentlichung von ImDialog 
anlässlich des 80. Jahrestages.

Als pdf-Datei erhältlich hier
www.imdialog-shop.org/
verantwortung

http://www.imdialog-shop.org/verantwortung

